
Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 68 
 

Maternidades Desde los Márgenes: Régimen de Cuidado, 
Interseccionalidad y Desigualdad Estructural en Ecuador12 

Marginalized Motherhoods: The Care Regime, Intersectional 

Perspectives, and Structural Inequalities in Ecuador 
 

 Jennifer Chávez Barriga 3 

…………………………………………………………………………………………………………… 

Resumen 
 

Desde un enfoque interseccional y decolonial, este artículo analiza el régimen de cuidados 

en Ecuador a partir de la experiencia de las maternidades racializadas. Se propone una 

delimitación conceptual del cuidado como un conjunto situado de prácticas materiales, 

relacionales simbólicas orientadas al sostenimiento cotidiano de la vida, diferenciándolo 

analíticamente de la maternidad. A partir de un análisis documental y teórico, se examinan 

los marcos jurídicos, económicos y epistémicos que configuran un régimen de cuidado 

fragmentado, feminizado y racializado, así como las tensiones entre políticas públicas 

universalistas y prácticas comunitarias. El artículo argumenta que las maternidades 

racializadas no solo experimentan formas múltiples de precarización, sino que también 

producen saberes y prácticas de cuidado que cuestionan las epistemologías eurocéntricas 

hegemónicas.  

Palabras clave: cuidados, maternidades racializadas, interseccionalidad, economía del 
cuidado, Ecuador. 
 

Abstract 
 

From an intersectional and decolonial perspective, this article analyzes the care regime in 

Ecuador through the experiences of racialized motherhoods. It proposes a conceptual 

delimitation of care as a situated set of material, relational, and symbolic practices oriented 

toward the everyday sustenance of life, analytically distinguishing it from motherhood. 

Drawing on documentary and theoretical analysis, the article examines the legal, economic, 

and epistemic frameworks that shape a fragmented, feminized, and racialized care regime, 

as well as the tensions between universalist public policies and community-based practices. 

It argues that racialized motherhoods not only experience multiple forms of precarization but 

also produce knowledges and care practices that challenge hegemonic Eurocentric 

epistemologies.  

Keywords: care, racialized motherhoods, intersectionality, care economy, Ecuador. 

 

 
 

1 Gracias a Paúl, quien no sólo me inspira, me apoya y siempre me ayuda, sino que me invita a 

abrazar el feminismo, ayer, hoy y siempre. 
2 Artículo de Contingencia 
3 Magister en Comunicación Estratégica Universidad Andina Simón Bolívar. Analista de Vinculación 
Universidad de las Américas, Quito, Ecuador. Email: jennifertatiana.chavez@udla.edu.ec  

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580
https://orcid.org/0009-0004-5469-4762
mailto:jennifertatiana.chavez@udla.edu.ec


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 69 
 

Fecha de recepción: abril 2025 

Fecha de aprobación: diciembre 2025 

 
En Ecuador, el cuidado continúa siendo una tarea invisibilizada, feminizada y 

desigualmente distribuida. Las mujeres, y sobre todo aquellas indígenas, afroecuatorianas y 

de pueblos y nacionalidades, asumen esta responsabilidad en condiciones marcadas por la 

informalidad laboral, el abandono estatal y el racismo estructural. Esta carga no solo refleja 

una histórica división sexual del trabajo, sino que se profundiza al entrelazarse con variables 

de clase y etnicidad, configurando un régimen de cuidado atravesado por múltiples formas 

de precarización. 

En este artículo, el cuidado se entiende como un conjunto de prácticas materiales, 

relacionales y simbólicas orientadas al sostenimiento cotidiano de la vida, incluyendo el 

trabajo doméstico, el cuidado infantil, la atención a personas dependientes y la gestión 

comunitaria del bienestar, excediendo la experiencia de la maternidad, aunque en muchos 

casos la atraviesan de manera desigual. Esta delimitación conceptual permite evitar la 

naturalización del cuidado como atributo inherente a las mujeres y, en particular, a las 

maternidades racializadas. 

Este artículo propone una mirada crítica e interseccional al régimen de cuidado 

ecuatoriano, entendiendo el cuidado no como un asunto privado, sino como un derecho 

colectivo y una responsabilidad pública que el Estado continúa sin garantizar. Se analizan 

los marcos jurídicos, la economía del cuidado, las maternidades racializadas y las prácticas 

comunitarias como espacios de resistencia. Finalmente, se plantea la necesidad de 

incorporar los saberes y epistemologías del cuidado que emergen desde las comunidades 

indígenas y afrodescendientes como parte de una transformación estructural. Esta apuesta 

implica transitar hacia una justicia redistributiva, epistémica y territorial, que reconozca el 

cuidado como eje central de la sostenibilidad de la vida y la justicia social (Butler, 2009 y 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 70 
 

Galindo, 2020). En este marco, el problema que orienta el análisis es cómo se configura el 

régimen de cuidado en Ecuador y de qué manera éste reproduce desigualdades 

estructurales de género, raza y territorio, particularmente en la experiencia de las 

maternidades racializadas. Metodológicamente, el artículo se inscribe en una reflexión 

teórica y un análisis documental, apoyado en literatura especializada, normativa vigente y 

estadísticas oficiales. 

En este contexto, es importante considerar los impactos que ha tenido la pandemia 

en la distribución del cuidado, especialmente en América Latina, donde los retrocesos en 

igualdad de género han sido significativos (Batthyány, 2020). Asimismo, resulta 

imprescindible incorporar una reflexión desde la ética del cuidado como propuesta filosófica 

y política, la cual ha sido ampliamente desarrollada por autoras como Held (2006). Además, 

desde la economía feminista, se ha insistido en la necesidad de repensar el modelo 

económico hegemónico que invisibiliza el trabajo reproductivo y de cuidado (Carrasco, 

2019). 

Desde una perspectiva epistemológica, de Sousa Santos (2010) propone una crítica 

a la hegemonía del conocimiento occidental, abriendo paso a una epistemología del sur que 

legitime los saberes comunitarios. Esta visión resulta fundamental al analizar las prácticas 

de cuidado en contextos indígenas y afrodescendientes. A pesar de los avances discursivos 

en torno al reconocimiento del trabajo de cuidado como un derecho y una responsabilidad 

colectiva, en Ecuador persiste una brecha estructural entre los marcos normativos y las 

políticas públicas implementadas.  

Esta distancia evidencia que el cuidado sigue siendo gestionado bajo lógicas de 

mercado o relegado al ámbito privado, en detrimento de las mujeres racializadas que 

soportan las mayores cargas. Como plantea Pérez Orozco (2014), el régimen de cuidado no 

solo refleja desigualdades económicas, sino que constituye una tecnología de poder que 

reproduce jerarquías sociales mediante la asignación diferencial del trabajo reproductivo. 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 71 
 

Además, es necesario cuestionar las políticas estatales que asumen el cuidado 

desde una perspectiva asistencialista, sin reconocer la centralidad del mismo para el 

sostenimiento de la vida y el desarrollo económico. La Comisión Económica para América 

Latina y el Caribe [CEPAL] (2021) ha enfatizado que los sistemas integrales de cuidado son 

fundamentales no solo para garantizar derechos, sino también para fomentar un crecimiento 

económico inclusivo y sostenible. En ese sentido, el abordaje interseccional resulta 

imprescindible para superar las limitaciones de análisis que reducen el cuidado a una mera 

variable de política social, desvinculándolo de las estructuras de poder que definen su 

distribución desigual. 

El Régimen Estatal de Cuidados en Ecuador: Marco Jurídico y Normativo Vigente 

El régimen de cuidado ecuatoriano se sostiene en un entramado de instituciones 

fragmentadas, programas asistenciales intermitentes y una marcada informalidad laboral. 

Según el Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC), las mujeres dedican en 

promedio 31 horas y 49 minutos semanales al trabajo no remunerado, mientras que los 

hombres destinan 9 horas y 9 minutos, evidenciando una brecha de más de 22 horas 

semanales. Esta carga recae de forma más intensa sobre mujeres indígenas y 

afroecuatorianas, quienes asumen mayores responsabilidades sin reconocimiento ni apoyo 

estatal. Estos datos permiten caracterizar el régimen estatal de cuidados no solo como 

insuficiente, sino como estructuralmente desigual en términos de género, raza y territorio. 

Si bien la Constitución del Ecuador (2008) reconoce el cuidado como parte de los 

derechos de las personas y obliga al Estado a garantizar políticas públicas de 

corresponsabilidad (art. 333), la falta de implementación efectiva de estos mandatos genera 

una desconexión profunda entre el marco legal y la realidad cotidiana de quienes cuidan y 

maternan. A pesar de que la Ley Orgánica de Economía de los Cuidados se discute desde 

2023, aún no se ha aprobado un sistema nacional de cuidados integral. Mientras tanto, los 

cuidados y la maternidad continúan siendo resueltos dentro del ámbito doméstico, sin 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 72 
 

inversión pública suficiente, perpetuando la feminización y racialización de estas tareas 

(Batthyány, 2020). Esta brecha evidencia que el reconocimiento normativo del cuidado no se 

traduce automáticamente en garantías materiales ni en una redistribución efectiva de las 

responsabilidades. 

Además, la infraestructura pública destinada al cuidado sigue siendo insuficiente y 

predominantemente urbana. Servicios como los centros de cuidado infantil, la salud sexual y 

reproductiva o los programas de acompañamiento materno no alcanzan adecuadamente a 

zonas rurales o periféricas. Los grandes hospitales y maternidades se concentran en Quito, 

Guayaquil y Cuenca, lo que convierte el acceso a atención médica oportuna en un privilegio 

geográfico. Esta situación se agrava con un sistema de salud pública como el IESS, 

colapsado, burocrático y con escasa cobertura real. Desde una perspectiva interseccional, 

esta distribución territorial desigual profundiza las brechas existentes para mujeres indígenas y 

afroecuatorianas que habitan zonas rurales o periferias urbanas.  

El marco legal ecuatoriano reconoce y valora el trabajo no remunerado de cuidado, 

estableciendo bases para su protección y promoción. La Constitución de la República del 

Ecuador (2008), en su artículo 333, reconoce como labor productiva el trabajo no 

remunerado de auto sustento y cuidado humano realizado en los hogares; en el artículo 333 

se establece que el Estado promoverá un régimen laboral que funcione en armonía con las 

necesidades del cuidado humano, facilitando servicios, infraestructura y horarios de trabajo 

adecuados. Además, impulsa la corresponsabilidad y reciprocidad de hombres y mujeres en 

el trabajo doméstico y en las obligaciones familiares. Asimismo, dispone que la protección 

de la seguridad social se extenderá de manera progresiva a las personas que tengan a su 

cargo el trabajo familiar no remunerado en el hogar, conforme a las condiciones generales 

del sistema y la ley (Asamblea Nacional del Ecuador, 2008). 

No obstante, la implementación efectiva de políticas públicas que materialicen estos 

mandatos ha sido limitada. El Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC) ha 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 73 
 

evidenciado que el trabajo no remunerado representa una proporción significativa del 

Producto Interno Bruto (PIB) del país. Según datos de 2014, el trabajo no remunerado 

representaba el 15,41 % del PIB, con una participación del 12,01 % por parte de las mujeres 

y del 3,40 % por parte de los hombres (INEC, 2014). Esta disparidad refleja la carga 

desproporcionada que recae sobre las mujeres en las tareas de cuidado y domésticas, 

confirmando que el sostenimiento de la economía nacional descansa en gran medida sobre 

trabajo invisibilizado y no remunerado. 

A ello se suma el artículo 332 de la misma Constitución, que garantiza el respeto a 

los derechos reproductivos de las personas trabajadoras, incluyendo la eliminación de 

riesgos laborales que afecten la salud reproductiva, el acceso y estabilidad en el empleo sin 

limitaciones por embarazo o número de hijos, y derechos de maternidad y lactancia. Se 

prohíbe expresamente el despido de la mujer trabajadora asociado a su condición de 

gestación y maternidad, así como la discriminación vinculada con los roles reproductivos 

(Asamblea Nacional del Ecuador, 2008). 

Sin embargo, la brecha entre la normativa y la realidad es evidente. Estadísticas 

recientes indican, como se mencionaba previamente, que las mujeres dedican en promedio 

31 horas semanales al trabajo no remunerado, mientras que los hombres destinan 9 horas, 

evidenciando una desigualdad persistente en la distribución de las responsabilidades de 

cuidado (INEC, 2022). Esta carga adicional limita las oportunidades laborales y económicas 

de las mujeres, perpetuando ciclos de dependencia y desigualdad especialmente en 

contextos de pobreza y racialización. 

La falta de políticas públicas integrales que realmente aborden estas desigualdades 

y promuevan la corresponsabilidad en el cuidado sigue siendo un desafío pendiente. Es 

esencial que el Estado ecuatoriano implemente medidas efectivas que garanticen el 

cumplimiento de los derechos establecidos en la Constitución, reconociendo el valor 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 74 
 

económico y social del trabajo de cuidado y promoviendo la equidad de género en todas las 

esferas de la vida. 

Pese a los avances constitucionales, los vacíos institucionales y presupuestarios 

impiden materializar una política pública sólida. La inexistencia de un ente rector 

especializado en cuidados, junto a la fragmentación interinstitucional, obstaculiza la creación 

de un sistema nacional articulado, con enfoque territorial e intercultural (CEPAL, 2021). 

Además, el enfoque biomédico y centralista limita el acceso diferenciado, ignorando las 

particularidades de las mujeres que habitan zonas rurales y comunidades indígenas o 

afroecuatorianas, lo cual perpetúa su exclusión del ejercicio pleno de derechos. 

La persistencia de un régimen de cuidado fragmentado y sin articulación 

interinstitucional en Ecuador no puede explicarse solo por limitaciones presupuestarias, sino 

que responde a una configuración política que prioriza otras esferas del gasto público. 

Según Batthyány (2020), los retrocesos en políticas de cuidado durante y después de la 

pandemia reflejan la baja jerarquización de esta agenda en las prioridades estatales de 

América Latina. Esta situación evidencia un problema estructural de gobernanza, donde los 

derechos sociales de las personas cuidadoras son subordinados a lógicas económicas 

extractivistas. 

Por otro lado, la centralización de servicios y la invisibilización de las realidades 

rurales y racializadas revelan la ausencia de un enfoque territorial e intercultural en el diseño 

de las políticas de cuidado. Tal como señala de Sousa Santos (2010), las epistemologías del 

sur obligan a repensar las políticas públicas desde los saberes y las formas de organización 

comunitaria, superando el monopolio del conocimiento técnico-estatal. Integrar estos 

saberes no solo enriquecería los sistemas nacionales de cuidado, sino que también 

permitiría garantizar un acceso efectivo y equitativo a estos servicios, evitando la 

folklorización de las prácticas comunitarias. 

 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 75 
 

Economía del Cuidado y Justicia Redistributiva: Hacia un Modelo Estructural de 

Corresponsabilidad 

El cuidado no puede seguir siendo concebido como una responsabilidad individual ni 

familiar, sino como un componente central de la economía y del bienestar colectivo. Desde 

la economía feminista, diversas autoras han propuesto que el cuidado debe constituir un 

pilar de las políticas redistributivas del Estado, a fin de garantizar equidad, justicia social y 

sostenibilidad de la vida (Razavi, 2007 y Esquivel, 2011). Este enfoque exige un cambio de 

paradigma: pasar de una lógica de “compensación” por las cargas asumidas por las 

mujeres, hacia un modelo de corresponsabilidad social que redistribuya el tiempo, los 

recursos y el poder. Dicha redistribución no es únicamente material, sino también simbólica 

y política, en tanto cuestiona la naturalización del cuidado como una tarea femenina. 

En Ecuador, a pesar del reconocimiento normativo del trabajo de cuidado, su 

tratamiento sigue siendo marginal dentro de la política económica. Las políticas sociales se 

enfocan en subsidios condicionados, como el Bono de Desarrollo Humano, sin resolver la 

raíz estructural de la desigualdad en la distribución del cuidado. La CEPAL ha señalado que 

América Latina requiere avanzar hacia sistemas integrales de cuidado con componentes 

universales, intersectoriales y territoriales, que no solo alivien la carga de las mujeres, sino 

que generen empleo, dignifiquen el trabajo del cuidado y promuevan la autonomía 

económica de quienes cuidan (CEPAL, 2021). Esta perspectiva permite comprender el 

cuidado como una inversión social estratégica y no como un gasto asistencial. 

Para ello, se requiere inversión pública sostenida, articulación interinstitucional y 

voluntad política para implementar un Sistema Nacional de Cuidados que contemple 

servicios públicos accesibles y de calidad, infraestructura comunitaria, así como 

mecanismos de protección social para quienes ejercen el trabajo de cuidado, tanto 

remunerado como no remunerado. Este enfoque no solo responde a principios de equidad, 

también representa una estrategia de desarrollo sostenible que reconoce el valor económico 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 76 
 

del cuidado como parte del Producto Interno Bruto y de la riqueza social de un país (Elson, 

2017). Desde esta mirada, la economía del cuidado se posiciona como un eje estructural del 

desarrollo y no como un complemento de la política social. 

Asimismo, la justicia redistributiva exige incorporar al debate el cruce de 

desigualdades raciales y territoriales. Un sistema de cuidado con justicia social debe 

priorizar el acceso universal, pero también diferenciado, reconociendo las condiciones 

particulares de las comunidades rurales, indígenas y afrodescendientes, donde las formas 

de cuidado comunitario pueden ser fortalecidas desde un enfoque intercultural, sin caer en 

la folklorización o en la sobrecarga de las mujeres como “cuidadoras naturales” (Carrasco, 

2019). Esto implica reconocer que la desigualdad en el cuidado no se distribuye de manera 

homogénea, sino que se intensifica en contextos de racialización y exclusión territorial. 

En este sentido, construir una política pública de cuidados que rompa con las lógicas 

patriarcales y coloniales implica también una justicia epistemológica: el reconocimiento de 

los saberes, prácticas y sistemas de organización propios de las comunidades. Solo así se 

podrá avanzar hacia un régimen de cuidado realmente transformador, inclusivo y sostenible, 

capaz de articular la redistribución material con el reconocimiento político y cultural. 

Un modelo estructural de cuidados también requiere desmercantilizar el bienestar y 

reconocer al Estado como garante de derechos, no solo como subsidiario. Esto implica 

transformar la mirada económica convencional, que invisibiliza el trabajo reproductivo y lo 

excluye de los indicadores de riqueza y productividad. Incorporar el valor del cuidado en las 

cuentas nacionales y en la política fiscal es indispensable para visibilizar su aporte al 

desarrollo y corregir las desigualdades de género, raza y clase que lo atraviesan (Esquivel, 

2011; Elson, 2017). Sin esta transformación, las políticas de cuidado corren el riesgo de 

reproducir las mismas lógicas de exclusión que buscan superar. 

La economía feminista ha evidenciado con claridad que el valor del cuidado no 

puede seguir siendo excluido de los indicadores macroeconómicos. Según Elson (2017), 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 77 
 

reconocer, reducir y redistribuir el trabajo de cuidado no remunerado es una condición 

básica para cerrar las brechas de género. Sin embargo, en Ecuador el tratamiento del 

cuidado como un problema estrictamente social o familiar continúa reproduciendo la lógica 

patriarcal y neoliberal que externaliza los costos del bienestar social hacia las mujeres más 

precarizadas, perpetuando lo que Federici (2013) denomina el “patriarcado del salario”.Este 

desplazamiento de costos refuerza las desigualdades estructurales y limita la autonomía 

económica de las mujeres cuidadoras. 

En esa misma línea, Carrasco (2019) plantea que la redistribución del cuidado 

requiere no solo una reforma normativa, sino una transformación estructural del modelo 

económico que lo sustenta. Es decir, no basta con crear sistemas de cuidado si estos no se 

acompañan de políticas fiscales progresivas, presupuestos con enfoque de género y 

mecanismos institucionales sólidos. La ausencia de un sistema nacional de cuidados 

integral en Ecuador refleja justamente esta carencia de voluntad política, donde el cuidado 

se mantiene como un asunto invisible en las cuentas nacionales, a pesar de su peso en el 

PIB (INEC, 2014), confirmando la persistencia de un modelo económico que se sostiene 

sobre trabajo no remunerado y desigualmente distribuido. 

 

Desigualdades Estructurales y Maternidades Racializadas: Prácticas Comunitarias 

Como Forma de Resistencia 

 

Las maternidades racializadas en Ecuador no solo son invisibilizadas, sino 

activamente controladas por un sistema que jerarquiza los cuerpos y las formas de crianza. 

En comunidades indígenas como la kichwa, ubicadas principalmente en la sierra y la 

Amazonía, las mujeres suelen ser madres a temprana edad, en contextos de pobreza 

estructural, discriminación interseccional y sin acceso adecuado a servicios de salud sexual 

y reproductiva. En Chimborazo, por ejemplo, el embarazo adolescente entre mujeres 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 78 
 

indígenas es elevado, con registros que muestran que más del 20% de mujeres indígenas 

fueron madres antes de los 19 años de edad. Estas maternidades son juzgadas desde 

paradigmas eurocéntricos y patriarcales, lo que se traduce en prácticas institucionales de 

violencia obstétrica y discriminación. Esta mirada patologizante desconoce las condiciones 

estructurales en las que se producen dichas maternidades y desplaza la responsabilidad 

hacia los cuerpos de las mujeres. A ello se suma una violencia de género estructural, que 

muchas veces se reproduce dentro del entorno más cercano: la pareja, la familia o la 

comunidad. 

Según datos del Fondo de las Naciones Unidad para la Infancia [UNICEF] (2019), las 

mujeres indígenas presentan la mayor tasa de violencia de género (67,8%) y la mayor carga 

de trabajo no remunerado (55,8%). Además, enfrentan índices elevados de violencia 

obstétrica, con un 60% de casos reportados, cifra superior a la media nacional de 41,5%. 

Estas estadísticas no solo reflejan una desigualdad acumulada, sino también la 

convergencia de múltiples formas de opresión que se manifiestan en el ámbito del cuidado, 

la salud y la maternidad, evidenciando cómo la racialización intensifica las experiencias de 

exclusión y vulneración de derechos. 

Desde esta perspectiva, el régimen de cuidado en Ecuador no debe entenderse 

únicamente como una carencia de políticas públicas efectivas. Más bien, se trata de una 

tecnología de poder que regula la vida, distribuye desigualdades y reproduce jerarquías 

sociales a través del trabajo reproductivo (Held, 2006; Federici, 2013). Este régimen asigna 

a cuerpos feminizados y racializados en particular, a mujeres indígenas y afrodescendientes 

la responsabilidad de sostener la vida ajena sin reconocimiento, sin remuneración y en 

condiciones de exclusión sistemática. Así, el cuidado opera como un dispositivo que articula 

género, raza y clase en la producción de desigualdad. 

Desde la economía feminista, se ha evidenciado que la sostenibilidad de la vida 

depende de un trabajo de cuidado que actualmente es gratuito, invisibilizado y, en su 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 79 
 

mayoría, asumido por mujeres pobres. Para Pérez Orozco (2014), estamos frente a una 

“crisis de los cuidados”, que revela la profunda incompatibilidad entre el sostenimiento de la 

vida y la lógica extractiva del capital. Esta crisis se agudiza cuando el Estado no garantiza 

derechos básicos como salud, educación y servicios de apoyo para la maternidad, dejando 

en manos de las mujeres, y particularmente de las más empobrecidas, la carga de una 

responsabilidad colectiva. En este escenario, las maternidades racializadas se sitúan en el 

punto más crítico de dicha crisis. 

Las maternidades indígenas y afrodescendientes han sido históricamente reguladas 

desde una lógica colonial, que las posiciona como reproductoras subordinadas dentro de un 

orden racializado. Esta herencia se expresa hoy en instituciones que imponen modelos 

eurocéntricos de salud, crianza y desarrollo infantil, deslegitimando prácticas comunitarias 

ancestrales y generando distintas formas de violencia institucional (Segato, 2013). La 

desvalorización de las parteras, la patologización del parto en casa o el desconocimiento de 

saberes locales sobre crianza son solo algunos ejemplos de cómo opera este régimen de 

exclusión, que niega la autonomía y el conocimiento situado de las mujeres racializadas. 

Sin embargo, en estas mismas comunidades también emergen formas de cuidado 

profundamente naturales que resisten el despojo y la subordinación. Partos acompañados 

por parteras tradicionales, crianza colectiva, redes de apoyo intergeneracional y prácticas de 

reciprocidad configuran espacios de resistencia y agencia. Estas estrategias revalorizan la 

autonomía, el conocimiento local y el cuidado como principio colectivo de vida, desafiando 

las estructuras que buscan disciplinar los cuerpos racializados y domesticar sus formas de 

existencia. 

Estas maternidades, a pesar de la adversidad, son también espacios de construcción 

colectiva de saberes, afectos y estrategias de sostenimiento de la vida. En contextos de 

ausencia estatal, muchas mujeres han desarrollado redes solidarias de cuidado, donde el 

tiempo, el alimento y la crianza se comparten. Estas redes funcionan como tejidos de 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 80 
 

contención social y sobre todo emocional, y como herramientas de resistencia frente a un 

sistema que niega su existencia. Reconocer estas prácticas no solo implica legitimarlas, sino 

aprender de ellas para construir políticas más justas y adaptadas a la realidad diversa del 

país (Paredes, 2010). Este reconocimiento supone un desplazamiento del enfoque 

asistencial hacia una mirada que valore la agencia comunitaria. 

Las maternidades racializadas no solo enfrentan la carga del trabajo de cuidado, sino 

que además están sujetas a dispositivos de control social, económico y biopolítico que 

limitan sus condiciones de existencia. Según Segato (2013), el control sobre los cuerpos de 

las mujeres racializadas ha sido históricamente un mecanismo de reproducción de 

jerarquías coloniales. En Ecuador, esto se expresa tanto en las prácticas institucionales 

como la violencia obstétrica y la discriminación en el acceso a salud y servicios, como en las 

representaciones sociales que infantilizan o deslegitiman las formas comunitarias de 

crianza. Estas representaciones refuerzan la idea de inferioridad cultural y justifican la 

intervención estatal punitiva o tutelar. 

Frente a este panorama, las prácticas de cuidado comunitario no pueden ser 

interpretadas únicamente como estrategias de sobrevivencia, sino como formas de 

resistencia activa frente a un sistema que busca disciplinar los cuerpos y las vidas 

racializadas. Tal como lo argumenta Paredes (2010), las redes de apoyo y las formas de 

organización comunitaria constituyen un feminismo situado, que desafía las lógicas 

patriarcales y coloniales desde un lugar propio. Reconocer y fortalecer estas prácticas 

implica también cuestionar el carácter hegemónico de las políticas públicas, promoviendo un 

modelo de cuidados realmente intercultural y plural. 

Impacto de la Pandemia en el Régimen de Cuidado 

La pandemia de COVID-19 evidenció y profundizó las desigualdades estructurales 

que atraviesa el régimen de cuidado en Ecuador y América Latina. Las medidas de 

confinamiento y la suspensión de servicios educativos y sanitarios sobrecargaron a las 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 81 
 

familias, especialmente a las mujeres, quienes asumieron de manera desproporcionada el 

cuidado de personas enfermas, niñas, niños, personas mayores y personas con 

discapacidad (Batthyány, 2020). En este escenario, muchas mujeres se vieron forzadas a 

abandonar sus trabajos remunerados o a compaginar de forma precaria sus actividades 

laborales con una intensificación del trabajo no remunerado en el hogar. Esta doble carga 

tuvo efectos negativos en su salud mental, autonomía económica y bienestar general 

(CEPAL, 2021), confirmando que el cuidado constituye un eje crítico de desigualdad en 

contextos de crisis. 

La crisis también reveló la fragilidad de las políticas públicas de cuidado en contextos 

de emergencia. La falta de un sistema nacional articulado dejó a miles de familias sin 

acceso a servicios básicos de apoyo, lo que agudizó la feminización de la pobreza y acentuó 

la exclusión de mujeres rurales e indígenas, cuyas condiciones de vida ya eran 

marcadamente precarias (Esquivel, 2011). Las mujeres indígenas y afrodescendientes 

enfrentaron, además, barreras adicionales para acceder a servicios de salud, educación 

virtual y ayudas estatales. Las brechas digitales, la discriminación institucional y la 

centralización de los servicios agravaron su vulnerabilidad. En muchos casos, las 

comunidades recurrieron a redes solidarias de apoyo y a saberes ancestrales para sostener 

la vida durante la crisis sanitaria, poniendo en evidencia la centralidad del cuidado 

comunitario en ausencia de respuestas estatales oportunas. 

Frente a este panorama, diversas organizaciones feministas y comunitarias han 

demandado la implementación urgente de políticas públicas integrales de cuidado que 

contemplen un enfoque de derechos, territorialidad e interculturalidad. La pandemia puso de 

manifiesto que el cuidado no puede seguir siendo una responsabilidad privada o familiar, 

sino una prioridad de Estado para garantizar la sostenibilidad de la vida (Orozco, 2014). Este 

contexto reactivó el debate sobre la corresponsabilidad social y el rol del Estado como 

garante del bienestar colectivo. 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 82 
 

La crisis sanitaria por COVID-19 expuso con mayor crudeza las limitaciones del 

modelo neoliberal para garantizar derechos básicos vinculados al cuidado. Según Esquivel 

(2011), en contextos de crisis, el cuidado tiende a re-familiarizarse, aumentando la carga 

sobre las mujeres y profundizando la feminización de la pobreza. En Ecuador, esta 

tendencia fue especialmente visible en los sectores rurales e indígenas, donde la ausencia 

de servicios públicos adecuados agudizó las brechas de desigualdad y obligó a las 

comunidades a desarrollar respuestas propias, no siempre reconocidas por el Estado, lo que 

refuerza la idea de un cuidado sostenido sobre desigualdades históricas. 

Adicionalmente, la pandemia puso de relieve la necesidad de integrar el cuidado 

como un componente esencial de los planes de gestión de riesgo y políticas de emergencia. 

La CEPAL (2021) sostiene que los sistemas nacionales de cuidado deben ser concebidos 

como parte de la infraestructura social crítica, al mismo nivel que la salud o la educación. La 

omisión de esta dimensión en la mayoría de los planes de contingencia refleja una visión 

limitada del desarrollo humano, centrada en la productividad y el mercado, que desatiende 

los pilares que sostienen efectivamente la vida, relegando el cuidado a un rol secundario 

incluso en situaciones de emergencia. 

Frente a la evidencia acumulada durante la pandemia, resulta ineludible que el 

Estado ecuatoriano asuma el cuidado como un servicio esencial, con recursos 

presupuestarios específicos y con mecanismos de articulación intersectorial efectivos. La 

CEPAL (2021) subraya que un sistema nacional de cuidados no solo mitiga desigualdades, 

sino que también fortalece la resiliencia social y económica de los países ante futuras crisis. 

La omisión de este eje en las políticas públicas ecuatorianas pone en riesgo la sostenibilidad 

del tejido social, especialmente en contextos de exclusión histórica como el de las 

comunidades indígenas y afrodescendientes. 

Además, la pandemia demostró que las redes comunitarias de cuidado, pese a su 

valor, no pueden seguir sustituyendo de forma permanente las obligaciones estatales. 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 83 
 

Esquivel (2011) destaca que el reconocimiento institucional de estas prácticas debe 

acompañarse de medidas concretas de apoyo, financiamiento y validación formal, evitando 

que la sobrecarga recaiga exclusivamente sobre los sectores más vulnerables. Esto exige 

repensar la arquitectura institucional del país, incorporando el cuidado como una dimensión 

transversal en todas las políticas públicas, sin delegar de manera estructural esta 

responsabilidad en las comunidades. 

Saberes Comunitarios y Epistemologías del Cuidado: Hacia una Pluriversalidad en las 

Políticas Públicas 

Las epistemologías del sur han advertido que el conocimiento dominante sobre el 

cuidado ha sido construido desde paradigmas eurocéntricos, individuales y urbanos, que 

desconocen las formas comunitarias y colectivas de sostener la vida (de Sousa Santos, 

2010). En comunidades indígenas y afrodescendientes del Ecuador, el cuidado se vive como 

una práctica relacional que articula el cuerpo, el territorio y la memoria. Las parteras, las 

abuelas y las comuneras son portadoras de saberes que han sostenido generaciones 

enteras fuera del alcance del Estado. Sin embargo, estos conocimientos han sido 

sistemáticamente ignorados o instrumentalizados por políticas públicas que los utilizan como 

recurso retórico, sin incorporarlos verdaderamente en el diseño y la toma de decisiones 

(Galindo, 2020). Esta exclusión epistemológica limita la capacidad del Estado para diseñar 

políticas de cuidado pertinentes y contextualizadas. 

Avanzar hacia un sistema de cuidados justo e inclusivo requiere una apertura 

epistemológica que permita el diálogo horizontal entre saberes. Esto significa no solo 

traducir políticas a idiomas originarios, sino transformar el paradigma de intervención. La 

interculturalidad crítica implica reconocer las formas de organización colectiva del cuidado, 

como las mingas, los círculos de comadronas o los sistemas de ayuda mutua; como 

expresiones legítimas de bienestar y derechos. Tal reconocimiento no puede ser solo 

simbólico: debe traducirse en financiamiento, formación y validación institucional. De lo 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 84 
 

contrario, el Estado continuará reproduciendo las lógicas coloniales que han subordinado 

históricamente los conocimientos no hegemónicos (Segato, 2013; Galindo, 2020).Incorporar 

estos saberes supone una redefinición del rol estatal, pasando de una lógica tutelar a una de 

corresponsabilidad intercultural. 

La exclusión de los saberes comunitarios en la formulación de políticas públicas de 

cuidado en Ecuador no es un fenómeno casual, sino resultado de una hegemonía 

epistemológica que prioriza el conocimiento tecnocrático sobre las formas de organización 

social no hegemónicas. Según de Sousa Santos (2010), superar esta mono-cultura del 

saber implica no solo reconocer otras formas de conocimiento, sino integrarlas de manera 

vinculante en los procesos de diseño e implementación de políticas. Sin ello, cualquier 

intento de construir un sistema de cuidados intercultural corre el riesgo de ser meramente 

simbólico, reproduciendo las asimetrías de poder que pretende cuestionar. 

Por otra parte, como señala Galindo (2020), el feminismo decolonial ha mostrado 

que los saberes del cuidado no pueden disociarse de los cuerpos, los territorios y las 

memorias colectivas que los producen. En este sentido, incorporar las prácticas de las 

parteras, las mingas o los círculos de comadronas implica también repensar la propia noción 

de bienestar y derechos, alejándose de las lógicas universalistas y homogenizantes que 

caracterizan muchas de las políticas públicas actuales. Esto constituye un desafío político y 

epistemológico urgente para cualquier proceso de construcción de sistemas de cuidado 

realmente inclusivos. 

El régimen de cuidado en Ecuador no es neutral ni universal: está profundamente 

atravesado por relaciones históricas de poder que reproducen desigualdades de género, 

raza y clase. Estas desigualdades no son simples omisiones del sistema, sino elementos 

constitutivos de su funcionamiento. La pandemia de COVID-19 dejó al descubierto las 

fisuras estructurales de este régimen y agravó la sobrecarga que ya experimentaban las 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 85 
 

mujeres, especialmente aquellas de sectores rurales, indígenas y afrodescendientes, 

confirmando la necesidad de una transformación estructural del modelo vigente. 

A lo largo del artículo se ha propuesto una lectura crítica e interseccional que articula 

lo jurídico, lo económico, lo territorial y lo epistémico para evidenciar cómo las maternidades 

racializadas viven el cuidado como una experiencia atravesada por múltiples formas de 

exclusión. Estas maternidades, sin embargo, no solo son espacios de vulneración, sino 

también de agencia y resistencia, donde se gestan prácticas comunitarias que sostienen la 

vida más allá de la precariedad.Este análisis permite comprender el cuidado como un campo 

de disputa política y no únicamente como un ámbito privado. 

La incorporación de saberes comunitarios y de una perspectiva intercultural no 

puede entenderse como un añadido simbólico, sino como una condición estructural para la 

formulación de políticas públicas pertinentes. Apostar por un sistema nacional de cuidados 

implica reconocer estas prácticas, financiarlas, institucionalizarlas y aprender de ellas, 

evitando su folklorización y su instrumentalización discursiva. 

La pandemia mostró que el cuidado no puede seguir siendo responsabilidad 

exclusiva de los hogares. Su centralidad en la sostenibilidad de la vida exige una 

redistribución estructural del tiempo, los recursos y el poder. El Estado ecuatoriano debe 

asumir un rol activo, garantizando servicios accesibles, derechos laborales para quienes 

cuidan y condiciones dignas para maternar.En suma, sin justicia para quienes cuidan, en 

especial para aquellas que lo han hecho históricamente desde los márgenes, no habrá 

justicia social posible. Construir un régimen de cuidado con justicia redistributiva, epistémica 

y territorial es no solo un desafío político, sino una urgencia ética para el Ecuador 

contemporáneo. 

En este contexto, es fundamental insistir en que la construcción de un sistema 

nacional de cuidados en Ecuador debe asumir un enfoque plural, intercultural y 

redistributivo. Como señala de Sousa Santos (2010), sin un reconocimiento efectivo de las 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 86 
 

epistemologías del sur y de los saberes comunitarios, cualquier política pública corre el 

riesgo de perpetuar las mismas lógicas de exclusión que pretende superar. La revalorización 

del cuidado como eje estructurante de la sociedad exige, por tanto, un diálogo constante 

entre el Estado, las comunidades y los movimientos feministas, como condición para una 

democracia sustantiva del cuidado. 

Finalmente, un régimen de cuidados con justicia redistributiva, epistémica y territorial 

solo será posible si se transforma la concepción misma del desarrollo y del bienestar en el 

país. Tal como lo plantea Carrasco (2019), es indispensable integrar el valor del trabajo 

reproductivo y del cuidado en los indicadores económicos y en la planificación estatal. Esto 

implica no solo reconocer, sino también garantizar derechos concretos para quienes cuidan, 

especialmente aquellas mujeres que históricamente han sostenido la vida desde los 

márgenes. Sin justicia para quienes cuidan, no es posible hablar de justicia social plena en 

el Ecuador contemporáneo. 

 
Referencias Bibliográficas 

Asamblea Nacional del Ecuador. (2008). Constitución de la República del Ecuador. 

https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_d

e_bolsillo.pdf 

Batthyány, K. (2020). Los cuidados en América Latina y el Caribe: Avances y retrocesos en 

tiempos de COVID-19. Comisión Económica para América Latina y el Caribe 

(CEPAL). https://repositorio.cepal.org/handle/11362/45916 

Butler, J. (2009). Marcos de guerra: Las vidas lloradas. Paidós. 

Carrasco, C. (2019). Economía feminista: Una apuesta por otra economía. Los Libros de la 

Catarata. 

Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL). (2021). Sistemas integrales 

de cuidado en América Latina: Avances y desafíos. 

https://www.cepal.org/es/publicaciones/47278-sistemas-integrales-cuidado-america-

latina-avances-desafios 

De Sousa Santos, B. (2010). Refundación del Estado en América Latina: Perspectivas 

desde una epistemología del sur. CLACSO. https://www.clacso.org.ar/libreria-

latinoamericana/refundacion-del-estado-en-america-latina/ 

Elson, D. (2017). Recognize, reduce, and redistribute unpaid care work: How to close the 

gender gap. UN Women. https://www.unwomen.org/en/news/in-focus/csw61/unpaid-

care-work 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://repositorio.cepal.org/handle/11362/45916
https://www.cepal.org/es/publicaciones/47278-sistemas-integrales-cuidado-america-latina-avances-desafios
https://www.cepal.org/es/publicaciones/47278-sistemas-integrales-cuidado-america-latina-avances-desafios
https://www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana/refundacion-del-estado-en-america-latina/
https://www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana/refundacion-del-estado-en-america-latina/
https://www.unwomen.org/en/news/in-focus/csw61/unpaid-care-work
https://www.unwomen.org/en/news/in-focus/csw61/unpaid-care-work


Revista Punto Género N.º 24, diciembre de 2025                                                                               

ISSN 2735-7473 / 68-87       

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.82607 

 

PUNTO GÉNERO 87 
 

Esquivel, V. (2011). La economía del cuidado en América Latina: Poniendo a los cuidados 

en el centro de la agenda. ONU Mujeres. 

https://www.unwomen.org/sites/default/files/Headquarters/Attachments/Sections/Libr

ary/Publications/2012/3/Economia-del-Cuidado_en-LAC_es%20pdf.pdf 

Federici, S. (2013). El patriarcado del salario: Críticas feministas al marxismo. Tinta Limón. 

Galindo, M. (2020). Feminismo bastardo. Mujeres Creando. 

Held, V. (2006). The ethics of care: Personal, political, and global. Oxford University Press. 

Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC). (2014). Trabajo no remunerado de los 

hogares representó el 15,41 % del PIB. https://www.ecuadorencifras.gob.ec/el-

trabajo-no-remunerado-representa-el-1541-del-pib/ 

Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC). (2022). Estadísticas sobre uso del 

tiempo. https://www.ecuadorencifras.gob.ec/uso-del-tiempo/ 

Orozco, A. P. (2014). Subversión feminista de la economía: Aportes para un debate sobre el 

conflicto capital-vida. Traficantes de Sueños. 

Paredes, J. (2010). Hilando fino desde el feminismo comunitario. Mujeres Creando 

Comunidad. 

Razavi, S. (2007). The political and social economy of care in a development context. 

(UNRISD Research Paper No. 2007/03). United Nations Research Institute for Social 

Development. 

https://www.unrisd.org/unrisd/website/document.nsf/(httpPublications)/C6FF87378D3

DB32E802573E600439845 

Segato, R. L. (2013). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. 

Tinta Limón. 

United Nations Children's Fund [UNICEF]. (2019). Niñez y adolescencia con familias 

diversas. https://www.unicef.org/ecuador 

 

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2025.79580
https://www.unwomen.org/sites/default/files/Headquarters/Attachments/Sections/Library/Publications/2012/3/Economia-del-Cuidado_en-LAC_es%20pdf.pdf
https://www.unwomen.org/sites/default/files/Headquarters/Attachments/Sections/Library/Publications/2012/3/Economia-del-Cuidado_en-LAC_es%20pdf.pdf
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/el-trabajo-no-remunerado-representa-el-1541-del-pib/
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/el-trabajo-no-remunerado-representa-el-1541-del-pib/
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/uso-del-tiempo/
https://www.unrisd.org/unrisd/website/document.nsf/(httpPublications)/C6FF87378D3DB32E802573E600439845
https://www.unrisd.org/unrisd/website/document.nsf/(httpPublications)/C6FF87378D3DB32E802573E600439845
https://www.unicef.org/ecuador

